
ARMAND SERMON 

 

28 december 
Onnozele Kinderdag 

Het Kerkelijke Zottenfeest 

 

Dit is een verhaal over het middeleeuwse Zottenfeest. Het had talrijke namen: 

Alderkinderendach 
Den sotten Paus van deser kercken. 

Episcopus Puerorum / Bisschop der Kinderen 
Festum Asinorum / Het feest van de ezels 

En nog vele andere namen. 

Deze tekst is een samenvatting. De bronvermeldingen bij deze tekst zijn te vinden in: 

SERMON ARMAND (2001). Carnaval. 
Geschiedenis van het carnaval van Keizer Karel tot 

Eedje Anseele. Gent: Stichting Mens en 
Kultuur. 

SERMON ARMAND (2001). Van Zwarte Klaas tot 
Sinterklaas. Zwarte Piet, de Duivel, een Maagd, 

Sinte Maarten, Nicodemus.  
Gent: Mens en Cultuur Uitgevers. 

Boeken te verkrijgen bij armand.sermon@skynet.be  

mailto:armand.sermon@skynet.be


armand.sermon@skynet.be    2 
 

28 december. Onnozele Kinderdag. 
Het Kerkelijke Zottenfeest 

Met Sinterklaas maar meestal in de dagen tussen Kerstmis en Nieuwjaar en vooral op achtentwintig 
december, Dag van de Onnozele Kinderen, vierde men in de kerken het merkwaardige feest van de 
Kinderbisschop of de ‘episcopus puerorum’. Volgens sommige vermeldingen startte het feest op zes 
december met Sinterklaas, patroon der scholieren. In het veertiende-eeuwse Brussel werd een 
prelaat verkozen die in functie kwam op vijf december (de vooravond van Sinterklaas). Hij bleef in 
functie tot de dag na Onnozelekinderen, negenentwintig december. Gedurende deze tijd mocht hij 
vrij rondgaan in de Sint-Goedele om gedurende de kerkdiensten giften rond te halen. 

Door de voortdurende verbodsbepalingen vanwege de kerkelijke hiërarchie bestaat er een ruime 
documentatie over dit feest. Reeds de Heilige AUGUSTINUS, later in 633 het Concilie van Toledo(1), 
en in 1249 Paus INNOCENTIUS IV verboden het feest. Duizend jaar later werd het nog her en der 
gevierd. Tot in vorige eeuw werd in sommige kerken van Spanje luidruchtig en vermomd 
rondgesprongen, menig schrijver maakt er gewag van. In Brussel trachtte men de meute 
feestvierders uit de kerk te weren en betaalde men daartoe enkele wachters:  

Item, op Alderkinderendach, van den onbehoirlijke sotten ende lelijcke personagien uijter kercken te 
werene, 2 deniers grossorum.)  

De schooljeugd en de lagere 
kerkbedienden trokken allerlei 
vermommingen aan en kozen een paus 
of een bisschop, waarmee naar de kerk 
trokken om er een omgekeerde mis op te 
dragen, waarbij ze zongen, dansten en 
dronken. In het Memorieboek der stad Gent 
lezen we:  

De prochiepapen en clercken bedreven alle 
stede duere groote ghenouchte, ende hadden 
gheordineert eenen paus, die men hiet den 
ezelpaus. 

Zij richtten een soort van stoet in, 
waarmee ze de verschillende wijken van 
de stoet doorkruisten. Zij kwamen in de 

huizen der burgers die ze met geweld binnendrongen. “Zij moesten het huis beclemmen met grooten 
aerbeyt.” Om de huizen te beschermen smeten de bewoners “groote vulichede naar de ‘parochiepapen”.  

De kosten van dit feest werden zelfs betaald door de gemeenten. De rekeningen van Oudenbrug 
vermelden in 1465 onkosten “ghedaen als ons ledich (heilig!) vader den ezelpaus, (…) ende meer andre 
notable persoonen, die metter stede quamen eten.” Want blijkbaar hadden alle Vlaamse steden hun 
Zottenfeest. Het hospitaal van Oudenaarde schonk drie pond en zestien schellingen aan “den sotten 
Paus van deser kercken, hier binnen deser stede van Audenaerde” en zond zesenveertig schellingen naar 
“den sotten Paus van Curtericke, tot sijnder feesten”. De stadsrekening van Mechelen noteert zes stopen 
wijn aan “den ghemaecten abd van bruesele die hier toten bisscop van st rom(bou) comen was”. De 
kapelanen van de Sint-Pieter uit Leuven trokken op hun beurt op tegenbezoek bij de Brusselse 
bisschop met hun kardinaal.  

Den capellanen van Sinte Peeters alhier, doen sij in den meesten deel een genuchte opstelden met 
eennen gemaekten cardinael te trekken besoecken den capellanen van Brussel, alsoe zij des jaers te 
voren alhier gedaen hadden. 

 

1 - DE POTTER, Gemeentefeesten, p. 145.  

 

mailto:armand.sermon@skynet.be


armand.sermon@skynet.be    3 
 
VAN AUTENBOER stelt dat twee kerkelijke feesten op hetzelfde moment doorgingen. Tussen beide 
maakt hij een scherp onderscheid: 

- Het ‘FESTUM FATUORUM’ was een 
zottenfeest voor de volwassen geestelijken van 
lagere rang. Hieraan namen geen kinderen deel.  
- De scholieren vierden de ‘BISCOP DER 

SCOLIEREN’, een soortgelijk feest waarbij het 
volgens de bronnen enigszins minder wild aan 
toe ging. De kinderen namen gewoon de plaatsen 
van de geestelijken in. Het feest werd besloten 
met een maaltijd. 

Ook Gentse historicus DE POTTER maakt 
een onderscheid tussen beide feesten. Hij 
noemt het een bijna gelijksoortig 
volksvermaak met dezelfde naam. Het 
kinderfeest kon blijkbaar op meer begrip 
rekenen van de wereldlijke en geestelijke 

hiërarchie die de rekeningen betaalden zoals te lezen in de gemeentelijke archieven van steden 
zoals Roeselare, Kortrijk, Brugge. In de rekeningen van de Kamer des Hertogs van 1405 te Oudenaarde 
leest men: 

 A l’évêque des Innocents à Audenaerde, pour lui aidier à supporter les fraix et missions de la feste, 
qu’il fist le 28e jour dudit mois de décembre.  

De Ezelsbisschop der kinderen was gewoonlijk de zoon van een ambtenaar of edelman. Deze 
beschouwde het als een eer en trakteerde de magistratuur en zijn vrienden op de viering. Als 
tegenprestatie schonk de gemeente enkele kannen wijn:  

Item up alderkinderdacht in de Kerstdaghe so hilden de jonghe gesllen van der stede een feeste van 

den Eselbiscoep (Deinze) 

Up Kinderdaghe was geschonken ter feeste van den zoon van Joos Lansaem, baillu van der zate, als 

bisschop van der Hooghescole” (Kastelnij Ieper 1513) 

Item den Eselbisschop (…)” (Kastelnij Kortrijk 1457) 

Item (…) int gheselcap van den Ezelpaus.” (Damme 1457) 

Den bisschop van den scolieren, als hij zine maeltijd gaf (…) (Oudenburg 1468) 

Den bisscop van den Innocenten (Oostende 1540) 

In Aalst vierde men het scholierenfeest op Sinterklaas en werden in 1474 twee kannen wijn 

geschonken  

Up Sinte Niclausdach, als de scolieren van deser stede haere feesten hielden van haren bisschop. 

Het echte Zottenfeest was dit der volwassenen. Bij dit een vermaak parodieerde men de hogere 
kerkelijke functies. In stoet ging het naar de kerk waar de meest heilige handelingen geprofaneerd 
werden. In de kerk vierde men een zottenmis waarbij men stinkende schoenzolen brandde in plaats 
van wierook. Men liet boeren en scheten weerklinken, bespotte de oversten, bestrooide het publiek 
met as en hete kartonnen geldstukjes met de beeltenis van de schertsautoriteit van die dag. Een 
lagere geestelijke werd verkozen tot ‘eselpaus', 'eselbiscop', 'sotten biscop’. Hij kreeg de meest 
zonderlinge kleren aan en kreeg ezelsoren aangebonden. 

Er werd gezongen op een valse toon, lezingen met komische onderbrekingen werden gehouden en er 
werd zelfs met water gegoten. De deelnemers fuifden en dansten in het huis van God. 

 

mailto:armand.sermon@skynet.be


armand.sermon@skynet.be    4 
 

PIERRE DE CORBEIL, aarsbisschop van Sens, 

bewaarde het draaiboek van zo een 
'ezelsmis' zoals ze in zijn kathedraal 
opgevoerd werd. Dankzij deze kopij, die 
berust in de bibliotheek van deze stad, kon 
het kerkelijke feest gereconstrueerd 
worden. Het was een zeer lange opvoering 
in de stijl van de middeleeuwse 
mysteriespelen. Het hoogtepunt was de 
intrede van de ezel in de kerk. Dat gebeurde 
terwijl alle stemmen het introïtus aanhieven 
van Puer Natus Est (Het kind is geboren”: we 
zijn in de kerstperiode). De grote poort van 
de kathedraal ging open met veel geraas en 
een ezel werd omgekeerd bij zijn staart 

binnengetrokken. Deze was getooid met een rijk geborduurd kerkelijk kleed. Twee kanunniken 
begaven zich naar het dier, knielden ervoor en begeleidden het verder tot aan het altaar. Onder de 
gewelven weerklonk het geluid van draailieren en dwarsfluiten. Ter ere van de nederige 
viervoeter hieven alle stemmen een vreugdezang aan: 

Lux hodoie, lux laetitia! Me judice, tristis 
Quisquis erit revomendus erit solemnibus istis 

Sint hodie procul invidiae, procul omnia moesta, 
Laeta volunt, quicumque asinaria festa. 

Dit is een dag van vreugde! Geloof mij: dat men uit deze viering wegjaagt wie triest is! Dat men alles 
verwijdert wat hatelijk en melancholisch is. Zij die het feest van de ezel vieren willen enkel vrolijkheid. 

Als erfgenaam van de Saturnalia waren 
deze feesten de totale ommekeer van de 
kerkelijke hiërarchie. We zouden bijna 
kunnen spreken van een subversief feest. 
Zo werden deze verzen uit het Magnificat 
voortdurend herhaald:  

Deposuit potentes de sede et exaltavit humiles. 
Hij heeft de machtigen van hun troon gezet, en 
de geringen heeft hij verheven 

Tijdens het feest spotte men met de 
machtigen van de kerk, ook met die van de 
wereld, de sociale en politieke instituties. In 
Luik werd in de twaalfde eeuw op 
achtentwintig december een Roi des Fous en 
Reine des Concubines verkozen door het volk. 
Deze laatste was een prostituee die bedekt 

met een sluier en getooid met een gouden of zilveren kroon de burleske ceremonie bijwoonde in 
de kerk. Het is geen toeval dat het feest verdwijnt op het ogenblik dat de opbloei van kapitalisme 
samenvalt met de centralisatie van de staatsmacht. De brute onderdrukking kon de luide lach niet 
verdragen. Vanaf de katholieke hervorming na het zestiende-eeuwse Concilie van Trente mag in de 
kerk niet meer worden gelachen. In 1607 stelt het derde provinciaal Concilie van Mechelen dat de 
pastoor geen dingen mag vertellen die bij de toehoorders de lachlust en geschater opwekken. Uit 
respect voor God dient eenieder zich tijdens de heilige diensten te onthouden van ‘fabulis, risibus, 
et eliis insolentibus’. FRANSCISCUS COSTERUS schrijft in zijn Catholiike Sermoonen uit 1598 dat 

(…) men soude God groote oneere doen, brocht men daer eenighe geckernijen oft boerden voorts, om 
het volk te doen lachen, het welck meer behoort beroert te zijn om te weenen. 
 

 

 

mailto:armand.sermon@skynet.be


armand.sermon@skynet.be    5 
 

 

In ons land leefden tot in de negentiende eeuw verschillende benamingen voor het feest: ‘abtsdag, 

allerkinderendag, concedefeest, bisschopsdag, depotuitfeest, moederkensdag en vaderkensdag’. Eind 19e, 
begin 20e eeuw vinden we nog sporen van deze kerkelijke Saturnalia. De volkskundige CELIS 
getuigt dat hij in zijn jeugdjaren op Allerkinderdag de baas was thuis. De kinderen mochten de 
kleren van hun ouders aantrekken en bevelen geven. Ze kregen ook de sleutels, het symbool van 
de huiselijke macht. Vader, moeder en de meid werden af en toe in de hoek gezet. Al wat de 
kinderen graag aten werd die dag op tafel gezet: sneukel, chocolade, spekken. Voor het avondeten 
werden koeken, taarten of wafels gebakken. In zijn Volkskundige Kalender schrijft CELIS dat de 
jongeren ook verkleed naar school gingen, de jongens in pastoor of broeder, de meisjes in non. 

Dien dag was het kermis, op school werd een vatje bier met lekkerkoek en mastellen gegeven, dansen 
en zingen was het spel voor gansch den dag. 

 

 

ARMAND SERMON 
28 december 2023 
armand.sermon@skynet.be  

 

mailto:armand.sermon@skynet.be
mailto:armand.sermon@skynet.be

